
ةِ رِيعَ ومُ الشَّ هُ فْ مَ
يلِيَّةٌ بَاتٌ تَأوِ ارَ قَ يَّةٌ وَ مُ رِ وُّ اطٌ تَصَ ةِ ، أنمَ عرِفَ مُ المَ  نُظُ

 حسن شهدي )جامعة لوران، فرنسا(
مهدي برياح )المعهد الفرنسي للشرق الأدنى-القدس(

جمال زيد الكيلاني )جامعة النجاح-نابلس(

المنسقون



ةِ يعَ رِ ومُ الشَّ هُ فْ مَ
يَّة  يلِ بَاتٌ تَأوِ ارَ قَ يَّةٌ وَ مُ رِ وُّ اطٌ تَصَ ةِ ، أنمَ فَ عرِ نُظُمُ المَ

نِ التحوّلات الكبرى في المجالات السياسية والاقتصادية والتكنولوجية          لقد كان للأوضاعِ الجديدة الناجمة عَ

نة والاجتماعية والدينية والثقافية، والتي شهدها العالم منذ سقوط جدار برلين وحرب الخليج وتسارع العولمة وعلمَ

سلامية وعلى أوضاع الأقليات المسلمة في الغرب. وقد دفعت هذه المجتمعات، كان لها أثرٌ بالغٌ على المجتمعات الإ

ا من العلماء والمفكرين—مسلمين وغير مسلمين—إلى طرح أسئلة عميقة واقتراح مناهج جديدة الأوضاعُ المختلفةُ عددً

سلام وأدبياته التراثية على ضوء السياق المعاصر، ومع إدماج أبعاد العلوم الإجتماعية لتحليل النصوص المؤسسة للإ

سلامي نقاشات علمية واسعة أسهمت—ولا الحديثة وأدواتها الحديثة . وقد أثارت مؤلفات حديثة في اللاهوت والفكر الإ

سلامي. وهذه النقاشات فضلاً عن تغذيتها للمجال تزال—في تجديد النظم المعرفية والأنماط النظرية في الفكر الإ

سلامي أو ا لا يُنكر أنّ مقاربة التجديد، سواء في العالم الإ الفكري، تتيح استشراف آفاق لاهوتية و تأويلية جديدة. وممّ

خارجه، تتّخذ اتجاهات مختلفة باختلاف السياقات؛   كما لا يمكن  إنكار البعد العابر للحدود الوطنية لهذه الظاهرة عبر

سلامية وتجمع فواعل متنوعة من خلفيات مختلفة، إضافةً إلى حركة التأليف الفعاليات الدولية التي تُعنى بالقضايا الإ

)S IDDIQI ,  2023  ;  AL-MALK AWI , والنشر بالعربية وغيرها.  )2014 
 

     ومن القضايا المركزية في هذه الأدبيات التي اكتسبت أهمية كبرى منذ العصور الوسطى، وتزداد أهميتها في عصرنا

سلام وصور تطبيقها المختلفة. تعرَّف الشريعة عادة بوصفها نسقا معياريا  ذا طابع الراهن، مفهومُ الشريعة في الإ

هها الأساس تنظيمُ حياة الناس على النحو الأمثل. ولا قانوني قائم على منظومة من القيم والمبادئ الدينية التي موجِّ

يخفى أنّ هذا النظام يظل مرتبطٌ جوهريا بأصول الفقه ومبادئه وقواعده المؤسسة؛ فمنذ رسالة الشافعي )ت

ا بابن حزم )ت ١٠٦٤/٤٥٦م( في الأندلس، ثم الغزالي )ت١١١٤/٥٠٥م( والآمدي)ت ١٢٣٣/٦٣١م(، ٨٢٠/٢٠٤م(، مرورً

وصولًا إلى أبي إسحاق الشاطبي )ت١٣٨٨/٧٩٠م( صاحب »الموافقات«، لم تتغير النماذج الفكرية في  التنظيرٌ

د ابن عاشور )ت ١٩٧٣/١٣٩٣م( الشريعة المعياريّ المشترك لأصول الفقه ومقاصد الشريعة. وفي العصر الحديث حدّ

قا عمليا ينظم الجماعة مع بأنّها »قانونٌ أو منظومة ممارساتٍ يتحاكم الناس إليها«، معتبرًا بوصفها قانونا أو نسَ

استبعاد ما يتعلق بالاعتقاد )الديانات(.

    أما عليّ بن مخلوف، فيرى أنّها »نتيجة جهدٍ اجتهادي يقوم على ترجمةٍ الآيات القرآنية إلى معايير قانونية«، وأنّ

القواعد الشرعية مفاهيم معرفية تتسم تاريخيا بالمرونة وقابلية التكيّف. بينما يعتبر أنفر إيمون أنّ الشريعة ليست

»مذهبا فقهيا محضا« ولا »قانونا إلهيا«، بل »إطارا مفاهيميا« تُصاغ داخله مطالب متعددة بالعدالة من قبل المجتمع

كم و التنظيم سلامي. وتتصور سهيرة صديقي مفهوم الشريعة بوصفه ناموس/NOMOS أو آليةً جدلية للحُ الإ

الاجتماعي تتفاعل مع المجتمع عبر إنتاج قواعد قانونية وتستجيب للظروف الاجتماعية والسياسية والثقافية. 

)EMON 2012 ,16  :  EMON 2015 ,  196-214  ;  S IDDIQI  2019 ,  279-283  (

 



سلامية، سواء في العصر رات المتعددة إلى القول إنّ مفهوم الشريعة داخل المجتمعات الإ     وتقودنا هذه التصوّ

ا موحدا  و لا أحاديا؛ بل يرتبط بمصطلحاتٍ ومفاهيمَ )كالفقه و الوسيط أو العصر الحاضر، لم تكن يوما مفهومً

الحلال والحرام و الجهاد و “الكافر”…( تتغير دلالتها و استعمالاتها باختلاف الأزمنة و الأمكنة. كما لا توجد قراءة

سلام موضوعا لتأويلات شتى قد تتقارب أو تتعارض. واحدة حصرية للنصوص المؤسسة، فكان القرآن منذ فجر الإ

ويهدف هذا المشروع إلى إجلاء هذا التشابك المفاهيمي، وتحليل سياق تشكل الشريعة تاريخيا. وعلى ضوء ذلك

يمكن تبيّن الأسس والمعايير التي قامت عليها صناعة المعيار القانوني خلال العصور الوسطى، مع تجنّب الاختزالات

والصور النمطية والأحكام المتسرّعة التي تعيق فهم ماهية هذا المفهوم. كما يسلّط المشروع الضوء على ظروف

سلاميتين. تيرودكسية« الإ نشأة مفهومي »الأرثودكسية« و»الإ

    ويُعدّ من المهمّ دراسةُ الانتقال من اجتهاد أولي حر إلى تقنين معياري للشريعة التي جاءت نتيجة دوافع سياسية،

ا إلى ما أفضى إلى »إغلاق باب الاجتهاد« في القرن السادس الهجري/الثاني عشر الميلادي. ويمكن القول ت لاحقً وأدّ

إنّ مفهوم الشريعة انتقل من تقنين المعتقد إلى عقدنة المعيار. ويُطرح هنا سؤال محوري: هل استُخدم هذا

ا كتوظيف سياسي-ديني لتقييد المجال الفكري؟ وبمعنى آخر: هل أصبحت كل ممارسة فكرية  خارجة عن التقنين لاحقً

نكرَة أو بدعية أو هرطقية وفق هذا الفهم؟ طار—ولو ظهرت في عهد النبي وصحابته—مُ هذا الإ
 

     ومنذ تلاميذ أبي حنيفة الذين بدأوا التفكير في أصول الفقه، ثم الشافعي وصياغته النهائية لمنهج الأصول،

استقرّت نظرية المعرفة الأصولية في العالم السني حتى أصبحت شبه مغلقة وغير قابلة للمراجعة والتطور. وتقودنا

ا دون ظهور سلطات دينية هذه الفرضية إلى التساؤل عن أسباب تهميش الاجتهادات الفردية الحرة التي حالت تاريخيً

باضية. ولا شك أنّ ترجمة الشريعة إلى قواعد قانونية مطبّقة في سياقٍ معيّن كانت مستقلة  كالخوارج والشيعة والإ

رَ اهتمامِ فقهاءِ العصور الوسطى؛ غير أنّ هذا الفهم التاريخي للشريعة هو نتاج نموذج معرفي ملائم بدار حوَ مِ

ى رسوخ هذا النموذج إلى صعوبة فصل مفهوم الشريعة عن سياقه التاريخي والثقافي.  سلام الوسيطة. وقد أدّ الإ

شكالية التالية: هل يسير مفهوم الشريعة على منطق الاستمرارية أم بقطيعة مع النمط في        ومن هنا تُطرح الإ

سلامي في مواجهة تحديات العصر؟ وهل يمكن العصر الوسيط الذي يؤدي إلى إعادة نظر جذري يجدد النموذج الإ

فهم الشريعة خارج إطار تشكلها التاريخي؟ وما هو الثابت والمتغيّر في الشريعة؟ وكيف نميّز بين ما هو تعبّدي

محض وما ارتبط بظرف اجتماعي أو ثقافي معيّن؟ وهل المطلوب اليوم هو استلهام »روح الشريعة« أم إعادة إنتاج

النموذج الوسطي كما هو، رغم عدم ملاءمته للواقع المعاصر؟ وكما يقول جورج قرم: »لا يمكن تثبيت العالم

 .)CORM,1989 ا« )37  سلامي داخل إطار العصور الوسطى مطلقً الإ

وقد واجه المسلمون في العصور الوسطى قضايا اعتُبرت »اجتهادية« أو »جزئية«، فاقتصر الجهد فيها على استقراء

سلامية أحدث مجموع من المصادر: القرآن، السنّة، الإجماع، القياس. غير أنّ دخول الحداثة الأوروبية إلى البلاد الإ

ا أثّر على النماذج والتصورات التقليدية.  رًا واسعً تغيّ



ره شوقي لزهر، الذي يرى ا على مواكبة التحولات الجديدة، وفق ما يقرّ     ولم يعد النموذج الأصولي التقليدي قادرً

أن العلماء الذين حاولوا معالجة القضايا المعاصرة بالأدوات القديمة لم يمارسوا الاجتهاد بمعناه الكامل، بل لجؤوا

ت هذه ا. وأدّ إلى »الترقيع والتلفيق والتراكم«، مما جعلهم في النهاية يتكيّفون مع الواقع بدل إعادة إنتاجه معرفيً

الأزمة إلى بروز مشاريع فكرية لصياغة رؤية إسلامية جديدة للعالم منذ منتصف القرن العشرين، في محاولة لتجاوز

ا   سلامية وتقسيمها إلى تخصصات مغلقة لا تسمح بفهم التحديات المعاصرة فهمً نيَوية في العلوم الإ الأزمة البِ

    )L A ZHAR,  2023 ,26( . ا متكاملًا ا شموليً يحََ حِ صَ

شكالات لا تزال تمثل »قضية الساعة«، إذ يتقاطع فيها البُعد الديني بالبُعد السياسي    ولا غرابة في أنّ هذه الإ

والاجتماعي والثقافي، كما تنعكس آثارها مباشرة في النقاشات العمومية وفي السياسات التشريعية داخل البلدان

سلامي، لا يزال د ذلك أنّ مفهوم الشريعة، رغم جذوره العميقة في التراث الإ ذات الأغلبية المسلمة وخارجها. ويؤكّ

ا للتجاذب النظري وللمساءلة النقدية، سواء في سياق البحث العلمي أو في سياق الممارسات القانونية مجالًا خصبً

والسياسية المعاصرة. ومن هذا المنطلق، يسعى هذا المشروع البحثي إلى تقديم قراءة منهجية وفاحصة لمفهوم

الشريعة في سياقاته المختلفة، مع محاولة تفكيك البنية المعرفية التي نشأ فيها، والتمييز بين مستويات الخطاب

ي والتأويلي إلى المستوى المقاصدي وصولًا إلى المستوى له: من المستوى النصّ المتعددة التي أسهمت في تشكّ

سي. كما يهدف إلى إبراز أثر هذه المستويات في بناء المعنى الشرعي وتحديد آليات إنتاجه، بما القانوني والمؤسّ

يسمح ببلورة رؤية أكثر دقة وموضوعية.

ر الشريعة أمرًا بالغ الأهمية، غير أنّ الاقتصار على هذا البُعد     ويُعدّ استحضار السياق التاريخي في دراسة تطوّ

وحده لا يكفي؛ فالسؤال الجوهري اليوم يتمثل في كيفية إعادة إدماج الشريعة داخل نموذج معرفي جديد قادر على

استيعاب الأسئلة التي يطرحها العالم المعاصر، وعلى التعامل مع تحديات الدولة الوطنية، والعولمة، وحقوق

نسان، والتنوع الاجتماعي والديني، دون السقوط في الاختزال أو الانغلاق أو النقل الآلي عن التراث. الإ

ومن ثمّ فإنّ إعادة التفكير في الشريعة لا تعني القطيعة المطلقة مع التراث، ولا تعني الاستمرار الحرفي في

استنساخ النماذج الوسيطية، بل تعني —في جوهرها— إعادة بناء العلاقة بين النص والاجتهاد العقلي والسياق،

يديولوجية، وإعادته إلى مجاله المعرفي الأصلي بوصفه بحثًا في القيم والمبادئ وتحرير المفهوم من التوظيفات الإ

والغايات التي تهدف إلى تحقيق العدل والصلاح العام.

م، يمكن القول إنّ تجديد النظر في مفهوم الشريعة هو ضرورة علمية ومنهجية، وليس مجرد    وفي ضوء كلّ ما تقدّ

ا — تتطلب إعادة بناء نموذج ا وخارجيً خيار فكري. فالتحديات التي تواجه المجتمعات المسلمة اليوم — داخليً

س لجسور متينة بين الدراسات الشرعية معرفي شامل يتجاوز الانقسام الحاد بين »التراث« و»الحداثة«، ويؤسّ

سلامي، آفاقٍ سهام في فتح آفاق جديدة للفكر الإ نسانية. وبذلك يطمح هذا المشروع إلى الإ والعلوم الاجتماعية والإ

ق مع النظريات المعاصرة، بما تقوم على التفكير النقدي، والتحليل التاريخي، والمقاربة المقاصدية، والتفاعل الخلّا

ر في أصالته في آنٍ واحد. تجذّ يسمح بإنتاج فهم أعمق وأشمل للشريعة، منفتحٍ على العالم ومُ



المنسقون
حسن شهدي )جامعة لوران، فرنسا(

ياح )المعهد الفرنسي للشرق الأدنى-القدس( مهدي بر
يد الكيلاني )جامعة النجاح-نابلس( جمال ز

مصادر و مراجع 

Corm, Georges, L'Europe et l'Orient. De la balkanisation à la libanisation.
Histoire d'une modernité inaccomplie,  La Découverte, 1989.

Emon, Anver M., Religious Pluralism and Islamic Law: ‘Dhimmis’  and Others in
the Empire of Law,  Oxford Islamic Legal Studies, Oxford University Press,
2012.

Emon, Anver M., “Shariʿa and the Rule of Law”, in Robin Griffith-Jones and
Mark Hill  (eds.),  Magna Carta, Religion and the Rule of Law, Cambridge
University Press, Cambridge, 2015.

Lazhar, Chauki, Vicegerency in Islamic Thought and Scripture,  Routledge, 2023.

al-Malkawi, Fathi Hassan, Epistemological Integration: Essentials of an Islamic
Methodology,  The International Institute of Islamic Thought, 2014.

Siddiqui, Sohaira, Law and Politics under the Abbasids: An Intellectual Portrait
of al-Juwayni,  Cambridge, Cambridge University Press, 2019.

Siddiqui, Sohaira, Al-murūna al-fiqhiyya wa manzilatu al-sharīʿa,  Markaz
Nuhūḍ li-l-dirasāt, 2023.


