
LE CONCEPT DE SHARĪʿA
EPISTEMOLOGIE(S), PARADIGME(S) ET HERMÉNEUTIQUE(S)

Hassan Chahdi (Université de Lorraine)
Mehdi Berriah (Ifpo - Jérusalem)
Jamal Zaid al-Kilani (An-Najah University)

COORDINATEURS



LE CONCEPT DE SHARĪʾA
ÉPISTÉMOLOGIE(S),PARADIGME(S) ET HERMÉNEUTIQUE(S)

 Les situations nouvelles provoquées par les mutations majeures et les
bouleversements planétaires d’ordre politique, économique,
technologique, social,  religieux et culturel depuis la chute du mur de
Berlin, la guerre du Golfe et l’accélération de la mondialisation et du
phénomène de sécularisation des sociétés, ont eu un impact sur les
sociétés musulmanes et les minorités musulmanes d’Occident. Ces
situations ont amené savants et intellectuels musulmans ou non, à
s’interroger et à proposer de nouvelles approches dans l’analyse des
textes fondateurs de l’islam et du corpus classique islamique à l’aune
du contexte contemporain et en y intégrant de plus en plus les outils
nouveaux que sont les sciences sociales. 

 Divers travaux récents portant sur la théologie et la pensée
musulmane ont suscité -  et suscitent encore -  de nombreux débats,
contribuant ainsi au renouveau épistémologique et paradigmatique de
l’islam. Outre nourrir la réflexion, ces débats permettent d’entrevoir
de nouvelles perspectives théologiques et herméneutiques. En effet, et
selon les contextes, l’approche du renouveau qu’elle soit réalisée dans
le monde musulman ou l’Occident, est caractérisée par une orientation
différente. Toutefois, on ne peut nier l’existence d’une dimension
transnationale de ce phénomène que l’on peut mesurer, entre autres, à
travers l’organisation d’évènements internationaux autour des
questions relatives à l’islam réunissant des acteurs musulmans et,
dans une moindre mesure, non musulmans d’origines diverses ;  la
composition d’ouvrages écrits en arabe et en d’autres langues (Siddiqi,
2023; al-Malkawi, 2014). 
 Un des objets majeurs au cœur de cette littérature contemporaine
mais également médiévale est le concept de sharīʿa  en islam. Celui-ci
se définit généralement comme étant un système légal fondé sur
l’ensemble des valeurs et principes religieux adressés aux hommes afin
de guider au mieux la gestion de leur vie. Il  reste cependant
intrinsèquement lié à la principologie du droit musulman (uṣūl al-
fiqh).  
 



Ainsi, pour la période médiévale, c’est à partir de la Risāla de Shafiʿī
(m. 204/820) que des théoriciens des principes du droit, tels qu’Ibn
Ḥazm (m. 456/1064) en Andalousie, puis al-Ghazzāli (m. 505/1114) suivi
d’al-Āmidī (m. 631/1233), et plus tardivement Abū Isḥāq al-Shāṭībī (m.
790/1388) avec son opus magnum  intitulé al-muwāfaqāt,  ont développé
une théorisation normative de la principologie et des desseins
supérieurs (al-maqāṣid)  de la loi en islam (uṣūl al-fiqh).  Concernant la
période contemporaine, le théologien Ibn ʿĀshūr (m. 1393/1973)
envisage la charīʿa  comme un canon (qānūn)  ou un système de
pratiques qui régit un peuple en excluant ce qui relève du crédo
nommé diyānāt.  Pour Ali Benmakhlouf, il  s’agit « d’un effort de
réflexion -al-ijtihād-  qui consiste à « traduire » les versets coraniques
en normes juridiques. La charīʿa  est un concept épistémique, qui a
longtemps été flexible et adaptable ». Quant à Anver Emon, il
considère la sharīʿa  comme la « règle de droit » en soutenant qu’elle
n’est ni une simple doctrine juridique ni la loi de Dieu, mais un « cadre
conceptuel » dans lequel « différentes demandes de justice » sont
formulées par différentes parties prenantes de la communauté
islamique (Emon, 2012, 16; Emon, 2015, 196-214)
Plus récemment encore, Sohaira Siddiqui conçoit la sharīʿa  comme un
nomos ou « un mécanisme dialectique de gouvernance influençant la
société à travers la production de normes juridiques et répondant aux
conditions sociopolitiques » (et culturelles),  qui permet l'organisation
et la préservation de la société (Siddiqui, 2019, 279-283).
Ces différentes représentations de la sharīʿa,  parmi d’autres, nous
conduisent à penser, à cet égard, que sa perception au sein des sociétés
musulmanes médiévales et contemporaines n’est pas unanime ni   
monolithique. Il  s’agit effectivement de termes et de concepts (tels que
fiqh,  ḥalāl,  ḥarām,  jihād,  kāfir,  etc) dont le sens, l’usage et la portée
fluctuent dans le temps et l’espace. Par ailleurs, on ne saurait
prétendre qu’il  existe une lecture unique du Coran ou de la Tradition
prophétique, dont serait exclusivement issue la norme de l’islam, la
šarīʿa. Force est de constater, même au sein des plus dogmatiques
croyants et savants, que le Coran, dès les débuts de l’islam, est sujet à
de multiples et diverses interprétations.
 Ce projet a pour objectif de faire la lumière sur cet embrouillamini de
termes, d’acceptions, d’idées préconçues et de considérations savantes
ou non par ailleurs. Il  s’agira particulièrement d’analyser, de discuter
du contexte d’élaboration de la sharīʿa.  Ainsi,  il  sera possible
d’identifier les fondements et les critères sur lesquels repose
l’élaboration de la norme juridique dans l’islam médiéval. Cette
première approche permettrait d’éviter, tant que faire se peut, les
raccourcis et les poncifs qui empêchent de cerner la quiddité du
concept de sharīʿa.  



  En effet, les problématiques et changements que rencontrèrent les
musulmans au cours de l’époque médiévale étaient « atomistiques ou
partiels (juz’ ī)  » et requéraient un bas niveau d’ijtihād  basé
essentiellement sur une extrapolation du corpus de la jurisprudence :
Coran, Sunna (tradition prophétique), ijmāʿ  (consensus des oulémas)
et qiyās  (raisonnement analogique). Tout change au début de l’époque
contemporaine avec l’arrivée de la modernité européenne qui apporta
des problématiques et changements globaux touchant aussi bien les
modèles que les systèmes, les perceptions et les postulats
traditionnels. 
Le modèle épistémologique de la méthode traditionnelle ne fut pas
adapté à ces bouleversements et, par conséquent, a été déficient pour
relever les défis imposés par la modernité. Les oulémas qui essayèrent
de traiter certaines problématiques avec la méthode traditionnelle
n’ont pas, selon Chauki Lazhar, réaliser un acte d’ijtihād  dans le sens
holistique du terme mais plutôt une procédure « of tinkering,
concocting and accumulating that ultimately leads to adaptation with
reality in order to maintain a minimum level of religiosity ». Toujours
selon C. Lazhar, ce choc avec la modernité va mettre en lumière le
principal problème qui réside au sein des sciences islamiques à savoir,
leur fragmentation en domaines de spécialisation cloisonnés et, in
fine,  l’incapacité des savants de traiter à travers une approche
holistique, les problèmes et défis auxquels firent (et font) face les
musulmans. Cette situation fit naître le besoin d’une conception d’un
Islamic worldview que plusieurs intellectuels et oulémas tentèrent
d’élaborer à partir de la seconde moitié du XX  siècle (Lazhar, 2023,
26).

e

 Ce constat, étant toujours d’actualité, les principaux défis auxquels
doivent faire face les sociétés musulmanes mais aussi les minorités
musulmanes vivant dans les sociétés occidentales sécularisées,
conduisent à s’interroger sur les éventuelles perspectives
herméneutiques dans le cadre d’une nouvelle épistémé qui serait
fondée sur les notions de « principe » et « réalité ».  Est-ce que ce duo
fixerait-il  l’herméneutique théologique ou vice versa ? Dans le
prolongement de la réflexion, et notamment en matière
d’herméneutique :  peut-on ou doit-on parler de la primauté d’une
lecture littérale des sources scripturaires ou celle du sens ? En sus,
peut-on envisager que ces deux approches souvent présentées comme
antithétiques, ne pourraient pas être complémentaires ?



   En somme, le cœur et la finalité de ce projet est de participer à la
dynamique amorcée par certains oulémas et penseurs sur la nécessité
d’une relecture critique et contextualisée du patrimoine religieux et
intellectuel de l’islam classique à l’époque contemporaine. La vocation
de celui-ci est d’impulser en France et en Europe une dynamique de
réflexion autour du concept de sharīʿa  du point de vue épistémologique,
paradigmatique et herméneutique.

Le projet se déroulera sur 2 ans (2026-2028) et donnera lieu à plusieurs
manifestations scientifiques rassemblant des spécialistes de diverses
disciplines, notamment un webinaire mensuel en trois langues (arabe-
anglais-français) et des workshops et d’un colloque international qui
feront l'objet d'une publication. Le projet sera mené en collaboration
avec les institutions et universités suivantes :  l’institut français du
Proche-Orient, l’université de Lorraine, l’université d’al-Najah et d’Al-
Bayt, le Royal Institute for Interfaith and Religious Studies et avec le
soutien de Religis.

Organisateurs
 

Hassan Chahdi (Université de Lorraine)
Mehdi Berriah (Institut français du Proche-Orient-Jérusalem) 
Jamal Zaid al-Kilani (An-Najah University)

Bibliographie

Corm, Georges, L'Europe et l'Orient. De la balkanisation à la libanisation.
Histoire d'une modernité inaccomplie,  La Découverte, 1989.

Emon, Anver M., Religious Pluralism and Islamic Law: ‘Dhimmis’  and
Others in the Empire of Law,  Oxford Islamic Legal Studies, Oxford
University Press, 2012.

Emon, Anver M., “Shariʿa and the Rule of Law”, in Robin Griffith-Jones
and Mark Hill  (eds.),  Magna Carta, Religion and the Rule of Law,
Cambridge University Press, Cambridge, 2015.

Lazhar, Chauki, Vicegerency in Islamic Thought and Scripture,  Routledge,
2023.

al-Malkawi, Fathi Hassan, Epistemological Integration: Essentials of an
Islamic Methodology,  The International Institute of Islamic Thought,
2014.

Siddiqui, Sohaira, Law and Politics under the Abbasids: An Intellectual
Portrait of al-Juwayni,  Cambridge, Cambridge University Press, 2019.

Siddiqui, Sohaira, Al-murūna al-fiqhiyya wa manzilatu al-sharīʿa,
Markaz Nuhūḍ li-l-dirasāt, 2023.


